
Licencia CC BY-NC 4.0 

N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

NAVEGACIONES
Artículos de investigación

Narrativas de la interrupción de la 
transmisión intergeneracional del 
totonaco
Narratives of the interruption of intergenerational 
transmission of Totonaco

José Santiago Francisco
Universidad Veracruzana, México
ORCID: 0000-0002-3782-6637 
Correo electrónico: josantiago@uv.mx

Ana Karen González Calleja
Universidad Intercultural del Estado de Puebla, México
ORCID: 0009-0000-8318-4922 
Correo electrónico: anakaren.gonzalez@posgrado.uiep.edu.mx

___________________________________

Fecha de recepción: 20-08-2024 
Fecha de aceptación: 18-08-2025



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 094

Resumen

El objetivo de este trabajo es visibilizar las narrativas orales de personas 
totonacas a quienes no se les transmitió su lengua materna. Para ello se entrevistó 
a 13 personas: 10 originarias del municipio de Jonotla, Puebla, y tres residentes 
en la ciudad de Puebla y el Estado de México. A través de sus relatos sobre 
la interrupción de la transmisión intergeneracional de este idioma, se busca 
dar voz a quienes fueron excluidos de este proceso, con el fin de comprender 
su percepción y sentir. Desde la perspectiva de la sociología del lenguaje, 
y mediante entrevistas estructuradas, se explora cómo a estas personas les 
impidieron conocer dicha lengua. El resultado arroja que, pese a que algunos 
colaboradores han normalizado el declive del totonaco, a otros sí les conflictúa 
no poder comunicarse con la alteridad en su lengua originaria. Las narrativas 
también reflejan cuestiones de discriminación y prejuicios lingüísticos que han 
sido parte de este proceso de pérdida. 
Palabras clave: Totonaco, prejuicios lingüísticos, discriminación lingüística, 
interrupción de la transmisión intergeneracional, sociología del lenguaje.

Abstract

The aim of this study is to present the oral narratives of Totonac individuals who 
were not taught the Totonac language. Thirteen people were interviewed, ten of 
whom are from the municipality of Jonotla, Puebla, while the remainder reside in 
the city of Puebla and in the State of Mexico. Through their narratives addressing 
the interruption of intergenerational transmission of the Totonac language, we 
give voice to those who were deprived of learning it, in order to better understand 
their perceptions and feelings. Using a sociology of language approach, structured 
interviews provide a platform for those whose opportunity to acquire Totonac 
was curtailed. The findings reveal that, while some participants have normalized 
the decline of Totonac, others experience conflict in their inability to connect 
with their cultural identity. These narratives reflect boarder pin highlight issues 
of discrimination and linguistic prejudice.
Keywords: Totonac, linguistic prejudice, linguistic discrimination, disruption of 
intergenerational transmission, sociology of language.



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 095

Introducción

Quien haya tenido un interlocutor hablante de un idioma distinto al suyo 
comprende la impotencia de no poder comunicarse con la alteridad,1 claro 
está, si se tiene el interés en hacerlo. Ese sentimiento de limitación se 
acentúa cuando hay una situación de diglosia2 en la cual la persona que 
habla la lengua minimizada se percibe como el problema, o al menos así 
le hacen sentir, como es el caso de los totonacohablantes con respecto 
a los hispanohablantes monolingües o bilingües (español-totonaco) 
(Santiago 2020). Como resultado del contacto lingüístico con el español, 
el panorama de las lenguas indígenas en México es desalentador. En este 
texto estudiamos el caso de la lengua totonaca de Jonotla, Puebla, así como 
entre algunos totonacos que viven en la ciudad; en particular, damos voz 
a los hablantes y no hablantes, a quienes les han quitado la posibilidad de 
externar su sentir y pensar en este idioma. 

El totonaco se habla, sobre todo, en los estados de Veracruz y Puebla; 
está relacionado con el idioma tepehua. Pese a ser una de las lenguas 
indígenas más habladas en México, está en riesgo de desaparecer debido 
a una creciente tendencia al monolingüismo en español. Aprender el 
castellano parece implicar, para muchos, el abandono del totonaco. Como 
señaló Ichon (1973), no es que la población totonaca esté disminuyendo, 
sino que cada vez utilizan menos su idioma. Incluso quienes lo dominan 
de forma competente tienden a negarlo y, con ello, les niegan a las nuevas 
generaciones la posibilidad de conocerlo. Debe mencionarse, no obstante, 
que la desaparición de las lenguas nativas de México “no puede atribuirse 
simplemente a la adopción del español, puesto que aprender una segunda 
lengua no significa necesariamente dejar de hablar la primera” (Lam 2012).

A la gente totonaca se le ha hecho sentir inferior por su lengua. Con 
la llegada del español —y, en particular de la escuela—, los totonacos 
que no lo hablan se autoperciben como ciegos si no saben leer, como 

1  Por alteridad se entiende la condición de ser otro o de ser diferente (Ruiz 2007). Para este tra-
bajo, la alteridad es entendida como la condición de ser otro reflejándose en un tercero.
2  Bilingüismo, en especial cuando una de las lenguas goza de prestigio o privilegios sociales o 
políticos superiores (RAE 2025). Se habla de diglosia a nivel de la lengua totonaca (desprestigio) 
en comparación con el español (prestigio). 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 096

sordos si no entienden español y mudos por no hablarlo, aunque hablen 
su lengua materna. Así se conciben los adultos mayores3 que no tuvieron 
la oportunidad de asistir a la escuela a “entrenar su boca” para aprender 
español. Esta expresión se utiliza para expresar una idea común entre ellos: 
la institución educativa ayuda a “entrenar la boca” para adquirir la lengua 
extranjera. Incluso cuando existen centros escolares donde, en teoría, se 
enseña la lengua mesoamericana, los propios totonacos no quieren que sus 
hijos la aprendan (Santiago 2020, 110). 

Cuando los hijos eran conocedores del totonaco, decían que para qué 
iban a esa escuela si lo que requería el infante era aprender español. Al 
respecto, los colaboradores de Lam (2012) para el contexto de Patla y 
Chicontla, Puebla, señalaron que el totonaco empezó a perderse en gran 
medida con la llegada de la escuela.

Cuando algo se normaliza, ya no genera conflictos en las personas. La 
situación de declive en la que se encuentra la lengua totonaca es preocupante 
porque se está normalizando el uso del español, a muchas personas no les 
genera ningún conflicto que cada día haya menos hablantes de totonaco. 
En este texto mostramos las narrativas de la interrupción de la transmisión 
intergeneracional de este idioma. Antes de adentrarnos en la narrativa de 
los colaboradores, veamos primero lo que se dice del mantenimiento y 
pérdida del lenguaje. 

Mantenimiento y pérdida del lenguaje 

Nuestro texto se ubica en el terreno de la sociología del lenguaje (Moreno 
2009, 287; Corredor 2018) y, aunque no analizamos datos lingüísticos, se 
podría ubicar dentro de la sociolingüística. Si bien trabajamos con lo dicho 
por nuestros colaboradores, no consideramos la forma de hablar donde se 
involucran variables de edad, sexo ni escolaridad, sino aspectos meramente 
sociales del español y el totonaco. Nos posicionamos en la distinción que 
hace Moreno, quien lo explica como sigue:

3  Investigación realizada entre los totonacos de Filomeno Mata y Mecatlán.



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 097

El objeto de estudio de la sociolingüística es la lengua como sistema de 
signos, pero considerada dentro de un contexto social. Al sociolingüista le 
interesan las relaciones entre estratos sociales y la estructura lingüística; 
al sociólogo del lenguaje le preocupan aspectos como el plurilingüismo, 
la diglosia, la planificación lingüística, las lealtades lingüísticas. (2009, 
291)

En el siglo XIX se consideraba a las lenguas como entidades autónomas 
que, al igual que las personas, nacen, crecen y mueren (Coseriu 1986). 
Hoy sabemos que no se valen por sí mismas, que están a expensas de los 
usuarios. En este sentido, la distinción de Saussure (1982, 41) entre el habla 
y la lengua es importante porque, para él, la lengua es abstracta y social, 
mientras que el habla es la ejecución de la lengua, individual y concreta, es 
decir, la materialización de la lengua. Incluso, es preciso señalar que 

Una lengua no es más que una población de idiolectos (de idiomas 
individuales, dentro de los que cabe a su vez cierta variedad de registros 
en función de la situación comunicativa), ninguno de los cuales es 
idéntico a otro, aunque sí suficientemente cercanos para hacer posible la 
comunicación entre sus hablantes. (Toscano 2006, 32) 

En este sentido, al hablar de lengua aludimos a una abstracción y ninguna 
se puede dar sin la existencia de las personas. Entonces, si nos referimos 
a su pérdida o mantenimiento, estamos en el terreno del comportamiento 
de las personas frente a las lenguas. Estas no desaparecen por sí mismas, 
son los hablantes quienes interrumpen su uso y transmisión a las nuevas 
generaciones. Esto es preocupante puesto que “las lenguas, según las 
informaciones que nos ofrecen lingüistas y etnógrafos, están desapareciendo 
en un número y a un ritmo sin precedentes en todo el mundo” (Toscano 
2006, 32).

La pérdida o mantenimiento de las lenguas responde a situaciones 
multifactoriales (Mackay 2009; Beck & Lam 2008; Lam 2012), entre 
ellas las presiones ejercidas contra las personas para abandonar su 
idioma (Terborg y Landa 2011). Algunos autores han hablado incluso de 
suicidio lingüístico (Beck & Lam 2008). Sin embargo, el problema de 
la desaparición de las lenguas no reside en ellas mismas, sino que está 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 098

motivada por relaciones de poder que favorecen el dominio de una lengua 
sobre otra. Las lenguas existen si son usadas. En este sentido, la lengua 
española no desplaza al totonaco, no se puede entender al español como 
una lengua “asesina”, pues “no tienen entidad ni vida propia al margen 
de las interacciones comunicativas de los hablantes, y mucho menos cabe 
dotarlas de intencionalidad (como es obvio, ni asesinan ni se suicidan)” 
(Toscano 2006, 37). Es la gente la que determina su continuidad o declive. 
En este contexto mexicano, quienes tienen el poder presionan a los 
hablantes de una lengua minimizada o minorizada a relegar su uso. La gente 
adulta ha mantenido la lengua, pero no es porque tengan conciencia del 
valor que representa, sino porque no tienen otra opción; aunque quisieran 
hablar español, no pueden. Algunas personas totonacas, aunque tienen un 
conocimiento básico del español, lo utilizan para socializar a sus infantes 
debido al prestigio conferido a este idioma (Santiago y Figueroa 2025). 

En una situación de contacto lingüístico se manifiestan dos tipos de 
elección: primero al alternar las lenguas y luego al sustituir a la lengua 
desprestigiada:

En ocasiones la elección se hace con la intención de satisfacer unas 
necesidades inmediatas, pero a veces la elección de una lengua supone 
el abandono de otra, que la puede llevar, a esta última, a su deterioro, a 
su olvido por parte de un hablante o, incluso, a su desaparición de un 
territorio. (Moreno 2009, 235)

Cuando confluyen dos sociedades, la que tiene el poder dirige la suerte 
de la otra, en este caso, “la comunidad de habla generalmente tiene dos 
alternativas: el bilingüismo o el abandono del idioma minoritario en favor 
del idioma dominante y nacional” (Mackay 2009, 77). En el terreno del 
lenguaje, la que no tiene poder se ve sometida a abandonar su lengua por la 
presión ejercida sobre ella. Muchas veces el desprestigio es directo: se les 
dice abiertamente a los hablantes de lenguas minimizadas que su idioma no 
tiene valor, e incluso se llega a cuestionar su legitimidad como lengua. En 
México pocos tratan a las lenguas mesoamericanas como tales; la mayoría 
las denomina dialectos, sin cualidades suficientes para ser consideradas 
como idiomas. De manera indirecta es cuando a los hablantes de lenguas 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 099

minimizadas les hacen sentir que su habla no tiene funcionalidad y para 
superar tal retroceso la deben abandonar (Farfán 2018). 

 Existen investigaciones cuyo tópico es la descripción del mantenimiento 
y pérdida de la lengua totonaca, enseguida mostramos algunas. Mackay 
(2009) fue uno de los primeros en registrar las dinámicas de las lenguas 
en contacto del totonaco-español, al comparar el totonaco de Yecuatla 
con el véneto de Chipilo. En su trabajo analiza los diversos factores que 
influyen en la permanencia de una lengua como a) el aislamiento, b) 
los factores económicos, c) la homogeneidad, d) la estigmatización o el 
prestigio del idioma y la cultura minoritaria o local, y e) las redes sociales 
de la comunidad. Los factores sociales, concluye, actúan unidos para la 
sustitución del totonaco por el español. Yecuatla ya no tiene aislamiento, 
es un pueblo pobre económicamente, no es homogéneo y su lengua está 
desprestigiada; mientras que en Chipilo su lengua y cultura tienen prestigio. 
El véneto es usado con orgullo.

En la región de Misantla, específicamente en San Marcos Atexquilapan, 
Landero y Coss y Yecuatla, Vez (2015) indaga sobre las razones del 
abandono del totonaco a través del análisis de diferentes factores, 
incluyendo la narrativa de las propias personas que saben o sabían el 
idioma. Factores internos y externos, establece, orillaron a que la lengua 
totonaca fuera indeseable y que esté por desaparecer en los lugares de 
estudio. Los totonacos dejaron de usarla tras el desprestigio lingüístico, 
producto del proceso de castellanización. 

     Lam (2012) estudió el dinamismo del totonaco en relación con 
el español en Patla y Chicontla, localidades del municipio de Jopala, 
ubicadas al norte de Puebla. En Chicontla muchos niños y jóvenes ya no 
saben totonaco, aunque sus padres y/o sus abuelos lo hablen; en Patla hay 
jóvenes que lo conocen, pero ya no les fue transmitido directamente, sino 
como escuchas. La interrupción en la transmisión a generaciones futuras, 
señala la autora, tiene que ver con dos fenómenos interrelacionados: “el 
aumento de oportunidades para hablar español y la aceptación ideológica 
entre los totonacohablantes de que la lengua mayoritaria vale más que el 
totonaco” (Lam 2012, 520). Asimismo, el desplazamiento al español y la 
amenaza de desaparición del totonaco −agregó− resulta de la conjunción 
de factores externos e internos. 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 100

La lengua totonaca está asociada con la idea de retraso, la gente siente 
vergüenza de pertenecer a esta cultura. Internalizaron la idea de que los 
hispanohablantes son “gente de razón”, y ellos son “gente de calzón”. En 
cambio, manejar español está ligado a la capacidad de ganarse la vida, el 
progreso, el poder. A quienes aún conocen el idioma totonaco les tienen 
lástima, los califican como limitados, y si no saben español y son pobres 
económicamente, los consideran como atrasados en el camino hacia el 
progreso.

Aunque la gente reconoce en este idioma parte de su identidad, no le 
tienen lealtad. 

Hay dos ideologías en conflicto y la vergüenza vence al deseo de 
mantener la historia del pueblo. De las nueve personas que mencionaron 
explícitamente el valor patrimonial del totonaco, sólo uno crió a los 
hijos enteramente en totonaco y dos usan totonaco en casa junto con 
el español; los demás usan español exclusivamente con los hijos. (Lam 
2012, 540)

Lourdes Neri (2011) realizó un estudio en Mecapalapa, una comunidad 
del municipio de Pantepec, Puebla, donde en 2007 analizó la dinámica 
del contacto lingüístico entre el totonaco y el español a través de tres 
grupos etarios. Su investigación reveló que la población joven ya no estaba 
adquiriendo la lengua totonaca, mientras que el 95% de sus colaboradores 
sabía español. Solo el 7% de los niños señaló hablar totonaco con fluidez. 
Estos datos ilustran el declive de esta lengua en Mecapalapa.

Santiago y Figueroa (2025) examinaron la función desempeñada por 
los abuelos en la transmisión intergeneracional del totonaco, su papel en 
la socialización de esta lengua. Sin embargo, evidencian que para algunos 
totonacos ser hablante de este idioma implica ser portador de una lengua 
menospreciada. Al totonaco no se le atribuye el mismo poder que al 
español, lo que provoca su exclusión de muchos espacios de interacción 
social por carecer de estatus y prestigio, incluso en el núcleo familiar, 
donde su presencia es cada vez menor. Su uso suele asociarse a la burla, 
al menosprecio y, en ocasiones, al castigo, lo cual genera sentimientos 
negativos entre sus hablantes. Debido al desprestigio lingüístico, en muchas 
familias los abuelos son monolingües en totonaco, sus hijos bilingües 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 101

(totonaco-español) y los nietos monolingües en español, lo cual pone en 
riesgo la desaparición del totonaco en tan solo unas pocas generaciones.

A continuación, mencionamos la metodología usada para obtener 
las narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del 
totonaco.

Metodología 

Basándonos en la sociología del lenguaje, este trabajo retoma las 
comunidades de habla y las lenguas como instituciones sociales, el contacto 
de lenguas, las situaciones de bilingüismo y, sobre todo, de diglosia. Con 
un enfoque cualitativo, entrevistamos a personas totonacas para saber 
qué piensan sobre el hecho de que les impidieron aprender su lengua 
materna. Existen prejuicios en torno a la interrupción de la transmisión 
intergeneracional de la lengua; por ejemplo, suele normalizarse esta 
situación. No obstante, no hay nada más revelador como escuchar de viva 
voz el pensar y sentir de quienes han sido silenciados.  

Los entrevistados viven en Ecatlán, Jonotla y en la cabecera municipal 
de dicho municipio, y algunas personas provienen de las ciudades de 
Puebla y el Estado de México. En total fueron 13 personas que nos dieron 
su testimonio: ocho hombres y cinco mujeres con un promedio de 18 años 
de edad; de estos, el más pequeño tiene nueve y el más grande, 40. El 
criterio de selección fue que los padres de los colaboradores, o alguno de 
ellos, sí conocen la lengua totonaca y a los jóvenes no se les transmitió. 
En Jonotla, cabe apuntar, también hay nahuahablantes, pero decidimos 
trabajar con totonacos que ya no conocen esta lengua. Regularmente, se 
les pregunta a quienes tuvieron la oportunidad de adquirirla.

Con el objetivo de conocer la percepción y experiencias de nuestros 
colaboradores, les planteamos cuatro preguntas orientadas a identificar 
aspectos relacionados con los prejuicios y la discriminación lingüística, así 
como con los procesos de interrupción de la transmisión intergeneracional. 
Estas cuestiones buscaban reflejar la situación de diglosia derivada del 
contacto entre hablantes del español y hablantes del totonaco. Las entrevistas 
fueron realizadas en junio de 2024, a través del siguiente cuestionario.



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 102

1.	 ¿Qué piensas del hecho de que no te transmitieron la lengua 
totonaca?

2.	 ¿Cuál es tu sentir al hecho de que no puedes hablar con familiares 
que solo hablan totonaco? (tíos, abuelos, personas en general)

3.	 ¿Te hubiera gustado aprender totonaco? 
4.	 ¿Qué piensas de que la lengua está a punto de desaparecer? ¿Te 

genera algún sentimiento?
5.	 ¿Algo que quieras agregar? 

A continuación, mencionamos a nuestros colaboradores, cuyos nombres 
han sido sustituidos para preservar su identidad. 

Nombre Edad Lugar de residencia
Kevin B. López 14 Jonotla

Agustín Naveda 39 Jonotla

José A. Vázquez 14 Jonotla 

Ciro Olmos 9 Jonotla

Brenda Olmos 10 Jonotla

Valeria Galicia 15 Jonotla

Nicole N. 11 Ecatlán, Jonotla

Alex Valencia 12 Ecatlán, Jonotla

Dylan N. 12 Ecatlán, Jonotla

Tania N. 10 Ecatlán, Jonotla

Citlaly Hernández 26 Edomex

José Hernández 23 Edomex

Miguel Salazar 40 Puebla

Cuadro 1. Relación de colaboradores

Narrativas de la interrupción de la transmisión 
intergeneracional 

El prestigio que ha adquirido el español por razones utilitarias ha hecho 
que los totonacos abandonen su lengua. Nunca se les ha dicho el valor 
que representa; al contrario, se ningunea a su persona y a su lengua. Hay 
gente totonaca que al saber español se cree “gente de razón” y minimiza a 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 103

los de su grupo etnolingüístico, es decir, el totonaco se enfrenta a propios 
y extraños. Además, al ver su imposibilidad de migrar hablando solo 
totonaco, es como reafirmar que su habla no tiene ningún sentido.

Es innegable que el aprendizaje del español permite a los 
totonacohablantes la posibilidad de diversificar y aumentar sus ingresos, 
ello no debería implicar hacer a un lado la lengua materna, pues el manejo 
de varios idiomas no es perjudicial en ningún sentido. Desafortunadamente, 
su desvalorización ha conllevado al aprendizaje del español y al 
arrinconamiento del totonaco. La presión ejercida sobre los hablantes de 
las lenguas minimizadas ha hecho que la gente internalice que su persona 
es de baja categoría.

Los niños no eligen la lengua en que serán socializados, eso es 
responsabilidad de los padres, quienes, consciente o inconscientemente, 
seleccionan la lengua que habrán de dominar sus vástagos. A algunos de 
nuestros colaboradores les causa conflicto el desconocimiento de la lengua 
totonaca, a otros no y han normalizado su declive. Veamos qué dijeron 
sobre esta interrupción.

1. ¿Qué piensas del hecho de que no te transmitieron la lengua 
totonaca?
Ya no se podrá reproducir la lengua: “Cuando llegue a tener mi familia, 
no voy a poder enseñar y no van a poder hablar esa lengua y se va a ir 
extinguiendo”. Kevin A. López

Reconocen el periodo crítico para la transmisión de la lengua, que, si no 
se socializa en la niñez, de grande es más complicado manejar el idioma: 
“Pues, así como digo, que no les enseñan desde chiquitos, no aprende 
uno”. Agustín

Se reconoce el valor, pero al no haber socialización del lenguaje no 
se aprende si no estás en el contexto donde la lengua tiene funcionalidad, 
no puedes ser escucha, como es el caso de algunos colaboradores que 
viven en el Estado de México o en la ciudad de Puebla, donde el input 
es nulo: “Pienso que es un elemento importante, sin embargo, no me fue 
compartido”. José H.

La lengua se asocia con la discriminación y algunos ya no ponen 
empeño en conocerla:



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 104

Pues una, ora sí que, no me enseñaron el totonaco, pues depende, porque 
a veces no te la enseñan porque a veces no te lo aprendes muy bien, o sí, 
te lo tratan de explicar, pero uno mismo ya no quiere, como que te da la 
vergüenza, que ahora sí la nueva sociedad, ahora sí te discriminan por 
eso, o bueno, ora sí lo que he estado viendo, que es mucho del bullying, 
que porque hablas esta lengua te vamos a excluir, esto y esto y esto. Es 
lo que se da en las nuevas generaciones, por eso ya no lo quieren hablar, 
se avergüenzan de sus raíces. Jesús A.

Pues que a lo mejor estuvo un poco mal, pues, porque sí sé hablar, pero 
muy poquito y no al cien por ciento, y yo ya no voy a poder hablar totonaco 
cuando ya esté más grande. Nicole N.

La verdad es que nunca hablo, desde que nací nunca hablo con mis papás, 
o sea, sí hablo, pero de a cachos porque no convivo con ellos. Alex V.

Se frustra el objetivo principal del lenguaje, comunicar: “Pues que no le 
entiendo cuando me hablan totonaco”. Dylan N.

Algunos han reclamado esa parte al no poder comunicarse con familiares 
cercanos y se ha señalado la cuestión del tiempo como uno de los factores 
para no transmitir, o se justifica a los padres por no haberles enseñado el 
idioma:

Pues, bueno, con respecto a mi papá, siempre como que le he reclamado 
esa parte de que nunca me… pues nunca me enseñó, este… hablarla, 
pues porque con mis familiares no me puedo comunicar, ni nada, bueno, 
siempre le he dicho que, me hubiera gustado aprenderla, pero pues, él me 
dice que, por el tiempo, porque casi no estuvo pues, presente como tal 
para enseñarnos, pues sí, siento triste, ¿no? De no poder comunicarme 
con mis familiares, así como yo quisiera, más que nada con mis abuelitos. 
Citlaly H.

No sé, pues que no lo puedo hablar y no le puedo entender un poquito, 
me parece un poco mal por no enseñarme, a lo mejor no tenían tiempo 
(mis papás). Valeria



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 105

No todo es culpa de los progenitores, algunos señalan el poco empeño 
al ver actitudes negativas hacia el idioma: “No sé, pienso que es muy mal 
porque no aprendí. Sí me lo enseñaron, pero yo no le puse tanto el empeño 
de aprender”. Tania N.

Para alguien que ha comprendido el valor del idioma, siente ausencia 
de algo, falta de plenitud; además, estar alejado del entorno donde se usa 
la lengua, complica más la situación:

Siento como que perdí algo, como que me falta algo. Ahorita que ya voy a 
mi pueblo, luego hay veces que no me puedo comunicar bien porque hay 
palabras que no… que pude haber aprendido de manera natural, ahorita 
sí me cuesta porque, pues, ya no estoy en el entorno, pues es diferente, 
si estuviera allá, aprendería más rápido. Es como una desventaja y una 
pérdida, ¿no? Miguel Salazar 

En esta primera pregunta hubo quienes mostraron su poco o nulo interés 
en el idioma: “Bueno, yo no sé hablar, porque no entiendo, me parece mal 
que no entienda porque quiero saber el chisme y pues no” (Ciro Olmos). 
“Nada” (Brenda Olmos).

De la primera pregunta, los colaboradores señalaron que ya no se podrá 
transmitir totonaco en el futuro cercano; algunos señalan el factor tiempo 
en la interrupción de la transmisión del lenguaje, es decir, no hubo espacio 
para hablarles en totonaco, pero sí para socializar en español. Otros 
mencionaron que no solo es el lenguaje sino la ruptura del lazo familiar, 
porque no se pueden comunicar nietos con abuelos y viceversa; también se 
mencionó la cuestión del periodo crítico para la adquisición del lenguaje, 
que de grandes es más complicado aprender. Algunos mencionaron que la 
discriminación está asociada al desuso de una lengua minimizada; que no 
pusieron empeño en su aprendizaje; que no se sienten plenos por ignorar la 
lengua de sus ancestros en tanto a otros les da igual no saber.

 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 106

2. ¿Cuál es tu sentir al hecho de que no puedes hablar con 
familiares que solo hablan totonaco? (tíos, abuelos, personas en 
general)
Algunos manifestaron sentir feo:

Siento feo, porque no sé lo que dicen. Kevin B. López

Pues siento feo porque a la vez no me puede decir lo que específicamente 
quiere o yo no le entiendo. Siento mal. Tania  

Cómo te podría decir, pues coraje de que no sabe, de hecho, pues mi 
abuelito sí lo hablaba, hablaba más eso, mi abuelita, pues sí, era de por 
allá cerca de Huehuetla, ves que te digo que antes la gente grande pues 
cien por ciento hablaba, todo por esos lugares. Agustín 

Algunos más expresaron “sentirse raros” o experimentar nerviosismo:

No, pues sí, ora sí se siente raro uno, pues ora sí no le entiendes a las 
personas, ora sí qué están diciendo o qué están platicando. Ahora sí te 
sientes excluido en su plática porque no estás ora sí entendiendo su 
lengua. Jesús A. Vázquez 

Siento raro, como si estuvieran hablando otro idioma que no fuera el de 
mi pueblo. Nicole N.

Siento rarito, pero los comprendo por su expresión de moverse o de su 
cara. Alex V.

Pues a veces nervioso porque no sé qué me dicen. Dylan N.

Algunos comentaron sentirse mal, tristes, incómodos:

Triste, a veces como incómodo, están ahí todos hablando y… pues no sé 
ni qué están diciendo. Entonces, triste y a la vez incómodo. Citlaly H.

Pues mal, porque no sé lo que dice o lo que expresa. Valeria G.



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 107

Pues muy mal, nunca he podido hablar con ellos, así bien, nomás de 
saludarlos de hola y adiós. Se siente mal no poder expresarte, este… uno 
se siente como distanciado de no poder comunicarse como uno quisiera. 
José H.

A algunos niños ya no les genera nada, no les causa ningún conflicto: “Pos 
nada, me da igual” (Ciro Olmos). “A algunos sí les entiendo, pero no les 
puedo responder, no siento nada” (Brenda Olmos).

Para quienes sí llegaron a aprender a comunicarse, aunque no de manera 
proficiente, se sienten mal por aquellos que ya no quieren saber del idioma 
mesoamericano:

Cuando voy a mi pueblo o vienen acá los que hablan, yo trato de 
hablarles y me siento bien que me pueda entender. Sí puedo sostener 
una conversación, pero, por ejemplo, con los que no, con los que ya 
no hablan, pues como que me siento mal por ellos porque hay cosas 
que ya no les interesa, temas que pudiera yo hablar con ellos que son 
de la cultura, ya no les interesa y no es lo mismo, por ejemplo, cuando 
vienen las personas que hablan totonaco y coincidimos en temas. Y, por 
ejemplo, mis familiares que ya no hablan, pues ya hasta reniegan, ven 
mal que hable uno, en este tiempo, algunos de mis tíos ven mal que, por 
ejemplo, hable este… totonaco ahorita y que me interese, incluso me 
dice: “Aprende otros idiomas, inglés, francés”. Miguel Salazar 

Respecto de la pregunta dos, el sentimiento que les genera no haber 
adquirido la lengua totonaca, varios señalaron que sienten feo por no 
comprenderla, sumado a la idea de que tampoco el interlocutor puede; 
como el punto anterior, sienten raro no poder entenderse con la alteridad, se 
sienten excluidos, y, para quienes viven en el pueblo, es como si hablaran un 
lenguaje ajeno a este. Algunos mencionaron sentirse tristes, incomodidad 
porque sus familiares cercanos están distanciados por la barrera de las 
lenguas; otros manifestaron que no les provoca ningún sentimiento.



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 108

3. ¿Te hubiera gustado aprender totonaco? 
Todos manifestaron que les habría gustado aprenderlo. Incluso algunos 
mencionan interés en conocer la lengua náhuatl: “Bien, pues sí, náhuatl 
igual, luego nada más escucho algunos que se ponen a platicar en náhuatl y 
no saber decir qué es lo que están platicando, contestar, igual en totonaco”. 
Agustín Naveda

Salió a relucir el tema de la oportunidad, la cuestión utilitaria de la 
lengua:

Sí, porque he escuchado que también, como yo quiero estudiar 
enfermería, esas cosas, en algunos sitios te piden, porque luego a veces 
vienen pacientes que no saben hablar español y hablan esa lengua y 
tienen una priorización, ora sí que más de oportunidades de que les 
aumenten el sueldo, ora sí otras cosas. Jesús A. 

Sí, porque hay más oportunidades, porque, por ejemplo, en los trabajos 
te pueden pagar más, o para que no se pierda la lengua. Tania N.

Sí, porque lo necesitas, ir a los lugares y no hablan español, puedes 
entenderte por una lengua, puede ser totonaco, náhuatl. Kevin B. López

Algunos solo señalaron la posibilidad de saber y poder comunicarse:

Sí, porque sabría qué decir y hay cosas interesantes. Ciro Olmos

Sí, para poder comunicarme con mis familiares queridos. José H. 

Sí, porque para saber. Brenda Olmos

Sí, porque así podría entender lo que dicen las personas. Valeria Galicia

Sí, para entender a las personas. Dylan N.

Algunos, con mucha firmeza, dijeron que sí: “Sí, mucho (Nicole N). “Sí, 
fácil” (Alex Valencia). “Sí” (Citlaly Hernández).



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 109

En referencia a la pregunta tres (si a los colaboradores les habría gustado 
aprender totonaco), todos respondieron que sí, incluso los niños, quienes 
no sienten nada por la pérdida del idioma. Algunos señalaron que les 
gustaría aprender para saber el chisme, otros para comprender lo que dicen 
las personas que hablan totonaco, algunos más por razones utilitaristas y 
hubo quienes dijeron que les sería útil para comunicarse con los familiares. 

	 Las personas no encuentran una motivación para aprender el 
totonaco, pues no es una lengua dominante y tampoco se tiene un vínculo 
entre la lengua y la cultura. Aunado a ello, la discriminación desanima a 
las personas para adquirirla. No obstante, existe una minoría interesada en 
aprenderla, motivada por razones personales más que sociales, es decir, su 
interés responde a inquietudes personales y no a políticas lingüísticas en 
pro de su mantenimiento. 

4. ¿Qué piensas de que la lengua está a punto de desaparecer? 
¿Te genera algún sentimiento?
De cierta forma, en algunos genera conflicto en su persona:

De que no lo hablan, no les enseñan. A veces me interesa y a veces me da 
por igual, pues porque si no puedo hablar, entonces, por decirlo, no me 
enseñan, obviamente no voy a poder hablarlo. Kevin B. López

Pues de mi parte, pues está mal, pues nosotros mismos los jóvenes nos 
construimos ya esa ideología de ora sí, rechazarla nuestras costumbres, 
tradiciones y así, nuestra propia lengua, ahora sí nos estamos alejando de 
ese hábito de hablar porque, ah, pues es la moda y esto, esto y esto, y yo 
quiero dejar eso, de dejar de ser antiguo y quiero enfocarme en lo nuevo. 
A las veces sí y a las veces no (genera sentimiento). Jesús A. Vázquez 

Se reconoce la diversidad, la historia de la lengua y se piensa en la escuela 
como medio de enseñanza:

Pues debería de haber maestros de esos que les enseñen más a los niños, 
pues si hay como dice, que en Ecatlán, Tepetitlán y Tuzamapan hay 
escuelas que enseñan. […] Los mexicanos que somos, esa era nuestra 
lengua hace tiempo, aquí nadie hablaba lo que estamos hablando ahorita, 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 110

aquí hablamos castellano, español, pero nosotros nuestro idioma era 
diferente, pero muchos, se oye bonito, no sé si has oído cómo los de 
Oaxaca se ponen a platicar entre ellos y se escucha diferente el idioma, 
y vemos cómo se ponen a platicar entre ellos, uno nomás los escucha, 
no puedes contestarles bien, nosotros aprendíamos pura grosería, no 
aprendíamos nada bueno. Agustín N.

A algunos les parece mal que desaparezca esta lengua y les causa tristeza.

Sería, es malo, pues porque todos deberíamos de aprender el idioma que 
tenían los antepasados. Sí, tristeza, no sé. Valeria Galicia

Pues que está mal, porque si no, después ya no va a haber alguien más 
que hable esa lengua y se van a perder más idiomas de los que podemos 
rescatar. Sí, un poco de tristeza porque se está perdiendo y se va a acabar 
esa lengua y pues sí está muy mal. Nicole N.

Es muy malo, siento que no aprendimos lo suficiente o no estamos 
aprovechando la lengua. Como tristeza de que la lengua desaparezca y 
que al mismo tiempo no le pongamos atención. Tania N.

Pues sí, porque es una cultura que trae mi familia. Citlaly H.

Sí, va a desaparecer, ya nadie más va a poder hablar ese idioma ni 
conocerlo. José H. 

Me provoca tristeza porque es una lengua que tiene siglos existiendo y 
veo que otras culturas mantienen sus lenguas y no tienen ese problema, el 
francés, el inglés, incluso van aumentando y la de nosotros, cada año que 
pasa, va perdiendo hablantes, a mí sí me provoca tristeza, por ejemplo, 
mis hermanos ya no pueden hablar y es una pena, ya no coincidimos en 
intereses así para platicar del pueblo, de la cultura. No les toca nada, no 
se sienten atraídos por los temas del pueblo, de la cultura, por ejemplo, 
si les platico de las danzas, no les causa nada. Miguel Salazar



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 111

A algunos no les genera nada, incluso varios admiten que no es su problema: 
“La verdad, no siento nada” (Alex Valencia). “Nada” (Brenda Olmo). “No 
sé” (Dylan N.). “Sería triste para la gente que habla, a mí no me genera 
algún sentimiento (Ciro Olmos).

 En respuesta a la cuarta pregunta, varios participantes expresaron su 
preocupación por el evidente declive de la lengua.  Algunos reconocieron 
que son los propios jóvenes quienes, en su búsqueda por lo moderno, 
perciben al totonaco como algo del pasado; incluso la identifican como 
“la lengua de los antiguos”, como se dice abiertamente tanto en el lugar 
de estudio, como en otras partes del Totonacapan. Mientras algunos 
comprenden que la lengua está por desaparecer, otros más manifestaron 
que no les preocupa, consideraron que es un asunto concerniente a quienes 
aún la hablan.

En la mayoría de los casos existe un nulo interés por hablar el totonaco y 
su probable desaparición no genera reacción alguna. Los abuelos aprueban 
que sus hijos y nietos hablen español y no su propio idioma, aunque 
esto implique incomunicación entre ellos y sus nietos. Esta situación da 
cuenta de la complejidad en la que se ve envuelta la transmisión del uso 
intergeneracional de la lengua, pues existe una firme convicción de no 
enseñarla, motivada por vivencias de discriminación lingüística y reforzada 
por el proceso de castellanización. 

5. ¿Algo que quiera agregar?
A quienes sí les preocupa tal situación, agregaron algo, mientras que otros 
no dijeron nada.

Ojalá que las generaciones que están naciendo no dejen que se extinga la 
lengua totonaca. Citlaly H.

Que es importante conservar todas las lenguas indígenas, ya que son de 
nuestros inicios. José H.

Pues ojalá que se pueda rescatar y si se puede rescatar, sería un gran 
alivio para el pueblo. Nicole N.

Como sé que se va a perder, los que sabemos deberíamos dejar algo 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 112

de literatura, para los que quieran aprender. Hay páginas que hacen 
contenido, no académico, pero como de comedia y eso sirve. Yo, que ya 
no sé muy bien, a veces me sirve para saber cómo se habla. Se necesita 
un método (para la enseñanza) y un diccionario donde consultar, como 
uno lo hace en inglés. Miguel Salazar

Miguel Salazar aprendió el idioma y se le cuestionó cómo fue ese proceso. 
Consideró que no se lo transmitieron de manera directa:

Yo me acuerdo que tuve un evento, cuando tenía como siete años, iba 
yo a jugar con una niña que, que su mamá y ella hablaban totonaco y… 
ya jugando, ellas se empezaban a bromear, a bromear, pero bromeaban 
porque sabían que yo no sabía totonaco y entonces no supe qué me 
dijeron y entonces desde ahí como que me molesté, ¿no? Y desde ahí 
yo dije: “No, yo voy a aprender totonaco para que no se rían enfrente 
de mí, para que no se estén burlando, porque no sé qué cosa dicen”, yo 
solito pensé. Entonces, ya después, cuando llegaba yo a mi casa y había 
gente que hablaba totonaco, ponía yo atención, qué estaban hablando y 
les decía, qué dice esto, qué es esto o luego le empezaba a preguntar a 
mi mamá y cómo se dice esto y así. Y como eran conversaciones entre 
mujeres, luego también no me quería decir. Principalmente el interés, 
fue por mí, pero era a través de estar preguntando, qué es esto, qué es lo 
otro, qué dice eso y lo bueno que sí me decía mi mamá, no me ocultaba 
nada, pero así que me enseñara conscientemente nunca lo hizo.

En comparación con sus hermanos, su manejo del idioma y comportamiento 
es muy variable:

Mi hermana la mayor sabe porque creció en el entorno totonaco, desde 
chiquita lo aprendió porque iba a visitar en las casas, le hablaban en 
totonaco. Ella es bilingüe; mi hermano, el que le sigue, ese también 
supo, pero ese sí de plano lo reniega. Ese dice: “No me hablen en 
totonaco”. Sólo lo utiliza para decir groserías; una hermana que se vino 
de cuatro años para Puebla, esa sí de plano no tiene ningún vínculo, 
no sabe nada, y el menor a veces como que medio trata de entrar en 
nuestra conversación, pero no pasa de eso, entiende muy poco, si acaso 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 113

un saludo, como que se detuvo su aprendizaje. No puede conversar en 
totonaco, igual y te contesta, pero lo hace en español. Miguel Salazar

El resultado de este análisis no difiere significativamente de lo documentado 
sobre el dinamismo del totonaco en otras regiones, en particular en lo 
que respecta a su abandono paulatino. En este sentido, puede señalarse 
que el desconocimiento de cómo funcionan las lenguas contribuye a la 
generación de prejuicios hacia ellas. Desde su adquisición, por ejemplo, la 
gente piensa que, si aprenden más de una lengua, pueden confundirse en 
el proceso de adquisición y uso de las lenguas. Además, las asimetrías en 
que se entienden, el español significa prestigio y el totonaco desprestigio, 
evidenciando la situación de diglosia como resultado del contacto 
lingüístico en la región del Totonacapan. Aunado a lo anterior, se observa 
la percepción de la utilidad de las lenguas, donde el totonaco se transmite 
solamente cuando representa beneficio. 

Desafortunadamente, como se mencionó anteriormente, las lenguas no 
pueden valerse por sí mismas. Al igual que no pueden defenderse por cuenta 
propia, pues solo existen cuando los hablantes las usan, tampoco puede 
responsabilizarse a las infancias por la paulatina pérdida del totonaco, pues 
es indispensable el proceso de socialización. No obstante, debe señalarse 
que a algunos niños ya no les interesa aprender este idioma; aunque sus 
padres lo hablen, se rehúsan a emplearlo incluso si lo entienden y dominan. 

Conclusiones 

Los prejuicios lingüísticos juegan en contra de las lenguas indígenas, 
la gente piensa que hablarles en totonaco entorpece la adquisición del 
español (Lam 2012). Se tiene la idea de que se enseña la lengua, sin 
embargo, Tomasello (2009, 69) ha demostrado que el lenguaje emerge de 
su uso. En este sentido, algo fácil como poner en práctica el idioma, se 
ha vuelto complejo, puesto que las personas deciden no transmitirlo. La 
única forma de mantener el idioma totonaco es usarlo. El asunto no es que 
losmonolingües en totonaco se queden sin saber español, más bien, lo ideal 
es que fuéramos multilingües. Se puede aprender español sin necesidad de 
abandonar nuestro idioma. 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 114

El problema radica en que al totonacohablante lo han hecho sentirse 
persona de segunda, eso ha orillado a quienes se vuelven bilingües a usar 
solo el español en la socialización de los nuevos integrantes de la sociedad. 
En este texto se ha visto que varios de nuestros colaboradores tienen 
conflicto con la situación que viven, les preocupa no poder comunicarse 
con la alteridad, sobre todo cuando se trata de familiares directos. El no 
poder hablar con sus abuelos o sentirse excluidos de una conversación es 
lo que viven las personas que son monolingües en español con familiares 
totonacohablantes. El conflicto es de ambas partes. A algunas personas no 
les interesa el destino del totonaco, poco les preocupa que se pierda ese 
idioma pues lo ven como un asunto de los que sí lo hablan.

Autores como Toscano han mostrado su preocupación por la pérdida 
de las lenguas y señala que es más importante la persona, pues “el 
problema fundamental, desde un punto de vista moral y político, no es la 
supervivencia de las lenguas, sino la suerte de sus hablantes” (2006, 39). 
En este sentido, comenta que: 

[…] ni las lenguas ni las culturas tienen ninguna clase de derecho a la 
supervivencia y nadie podría garantizárselo. Quienes sí tienen derechos 
que pueden ser conculcados son las personas. Y, en definitiva, lo que 
debería preocuparnos son las circunstancias de injusticia, opresión y 
pobreza que afrontan tantos hablantes de lenguas minoritarias. Ése, y 
no otro, debería ser el objeto prioritario de nuestra atención. (Toscano 
2006, 39)

Sin embargo, “hay que notar que la adopción de un habla de mayor prestigio 
no tiene que conllevar el abandono de la lengua subordinada” (Lam 
2012). Además, las lenguas no son mero instrumento de comunicación, 
representan a los grupos etnolingüísticos y quienes están abandonando su 
idioma no necesariamente han cambiado su posición económica. Nos han 
hecho sentir vergüenza de hablar nuestra lengua, cuando, por el contrario, 
nos debería dar vergüenza no hacerlo. 

Los esfuerzos de la academia y de algunas instituciones no han logrado 
atender esta problemática. El asunto no incumbe solo a personas relacionadas 
con estas, sino a todos: hablantes, no hablantes, lingüistas, antropólogos, 
instituciones públicas y privadas, la escuela y los medios de comunicación. 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 115

La gente mayor se siente extranjera en su propio territorio. El problema es 
la desvalorización de la lengua por cuestiones socioestructurales; existe 
una urgencia de contrarrestar esta percepción tanto en hablantes como en 
no hablantes del totonaco. En resumen, la interrupción de la transmisión 
intergeneracional de la lengua totonaca responde a situaciones de 
discriminación motivadas por prejuicios lingüísticos, producto de políticas 
que intentaron erradicar la lengua totonaca y que esta se mantenga en 
agonía.

La situación del totonaco es compleja, pues, aunque el panorama actual 
es resultado de una extensa tradición de políticas públicas enfocadas en 
el lingüicidio de las lenguas autóctonas, los individuos han asimilado 
tanto los prejuicios lingüísticos que, a pesar de reconocer la relevancia 
de su idioma, optan por no hablarlo ni enseñárselo a sus hijos. Incluso los 
profesores bilingües y los docentes de universidades interculturales que 
utilizan un idioma nativo restringen su comunicación durante las horas 
de clase, por lo que el resto del tiempo, incluyendo su vida privada, optan 
por hablar español. Por lo tanto, incluso en un contexto político en el que 
los idiomas indígenas han cobrado mayor relevancia, el mantenimiento de 
estas lenguas sigue siendo difícil. Todo parece indicar que los esfuerzos 
realizados hasta ahora solo logran ralentizar su desaparición. Falta 
encontrar una fórmula que nos ayude a generar conciencia sobre la lealtad 
lingüística. 

El Estado, como principal responsable de la muerte de las lenguas, 
debe crear condiciones para eliminar las formas que se han impuesto a la 
población para entenderlas. Es necesario desarrollar políticas lingüísticas 
orientadas a generar una conciencia sobre su valor, más allá de su utilidad 
práctica. Como hemos señalado, revertir esta situación está en manos de 
sus hablantes, su adquisición y mantenimiento está en el uso.

Referencias 

Beck, David & Yvonne Lam. 2008. “Language loss and lingüistic suicide: A case study 
from the Sierra Norte de Puebla, México”. En Sarah Cummins, Brigit Janosky 
y Patricia Shaw (eds.), All the Things You Are. A festschirgf in Honour of Jack 
Chambers. Toronto Working Papers in Linguistics, pp. 5-16. 



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 116

Corredor T, Joselyn. 2018. “Aproximación a la sociología del lenguaje: hacia unas 
consideraciones generales”. Cuadernos de Lingüística Hispánica, núm. 32, pp. 
59-77.

Coseriu Eugenio. 1986. Introducción a la lingüística. Editorial Gredos. 
DSaussure, Ferdinand. 1982. Curso de lingüística general. Fontamara. 
Farfán, J. A. F. 2018. Lengua y poder. Aspectos teóricos, metodológicos y empíricos de 

la revitalización lingüística. Universidad Veracruzana (Col. Biblioteca).
Ichon, Alain. 1973. La religión de los totonacas de la sierra (trad. José Arenas). Instituto 

Nacional Indigenista/Secretaría de Educación Pública.
Lam Yvonne. 2012. “Oportunidad, ideología y la pérdida del totonaco del río Necaxa”. 

En Paulette Levy, David Beck (eds.), Las lenguas totonacas y tepehuas: textos 
y otros materiales para su estudio. Universidad Nacional Autónoma de México, 
pp. 519-543.

Mackay, Carolyn. 2009. “Dos casos de mantenimiento lingüístico en México: el totonaco 
y el véneto”. En Anita Herzfeld y Yolanda Lastra (eds.), Las causas sociales de 
la desaparición y mantenimiento de las lenguas en las Américas. Universidad 
de Sonora, pp. 77-98.  

Moreno F., Francisco. 2009. Principios de sociolingüística y sociología del lenguaje. 
Ariel letras.

Neri, Lourdes. 2011. “El desplazamiento de la lengua totonaca en la comunidad de 
Mecapalapa, Pantepec, Puebla”. En Terborg y García (coords.), Muerte y 
vitalidad de lenguas indígenas sobre sus hablantes. Universidad Nacional 
Autónoma de México, pp. 153-175.

Neri, Lourdes. 2018. “Identidad indígena y pérdida de lenguas. El caso de Mecapalapa, 
Pantepec, Puebla”. En Sabine Pfleger (coord.), Lenguaje y construcción de 
la identidad: una mirada desde diferentes ámbitos. Universidad Nacional 
Autónoma de México, pp. 241-266.

Real Academia Española. 2025. Diglosia. En Diccionario de la lengua española (23ª 
ed.). 

Roland T. y García L. Laura. 2011. “Las presiones que causan el desplazamiento-
mantenimiento de las lenguas indígenas. La presentación de un modelo y su 
aplicación”. En Terborg y García (coords.), Muerte y vitalidad de las lenguas 
indígenas y las presiones sobre sus hablantes. Universidad Nacional Autónoma 
de México, pp. 259-263.

Ruiz-DelaPresa, J. 2007. Alteridad. Un recorrido filosófico. ITESO; Universidad 
Iberoamericana Puebla.



N.º 23  |  JUL-DIC 2025  |  ISSN: 2448-4954 

DOI: doi.org/10.25009/blj.i16.2669

José Santiago Francisco 
Ana Karen González Calleja Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional del totonaco 117

Santiago & Figueroa. 2025. “El rol de los abuelos en la adquisición y dominio de la 
lengua totonaca”. Anales de antropología 59-1. Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Santiago, José. 2020. El aprendizaje del lenguaje como parte de la historia de desarrollo 
de la persona entre los totonacos de Filomeno Mata, Veracruz. Kataxtu nkoko’, 
katanu ntachiwiin. [Tesis de doctorado]. Universidad Veracruzana.

Tomasello, Michael. 2009. “The usage-based theory of language acquisition”. En Edith 
L. Bavin (ed.), Handbook of Child LanguageUniversidad de Cambridge, pp. 
69-88.

Toscano, Manuel. 2006. “La muerte de las lenguas. Una reflexión crítica sobre el 
‘conservacionismo’ lingüístico”. Claves de Razón Práctica, vol. 160, pp. 32-39.

Vez, Enrique. 2015. Dinámicas familiares en el desuso y posible extinción del totonaco 
de Misantla, Veracruz. [Tesis de doctorado]. Universidad Veracruzana.


	Portada
	Resumen
	Introducción 
	Mantenimiento y pérdida del lenguaje  
	Metodología
	Narrativas de la interrupción de la transmisión intergeneracional  
	Conclusiones  
	Referencias  

